
Trabajo vernáculo: reflexiones teóricas sobre un tipo de trabajo no clásico, no 
remunerado y de subsistencia1

Alonso Merino Lubetzky2

Universidad de Guanajuato
Febrero 2019

Vernáculo es un concepto difícil de asir. Hoy en día es un concepto utilizado de forma

predominante –pero no exclusiva– por la lingüística y la arquitectura,  para definir  tanto

formaciones  de  habla  como  modos  de  construcción,  ancladas  a  un  territorio  y  a  una

formación social y cultural específicas. No obstante, en la ciencias sociales sigue siendo un

vocablo marginal, casi en desuso y hasta presuntuoso. 

En cualquier  diccionario básico del habla española,  vernáculo significa “doméstico,

nativo,  de la casa o país propios”3.  Y si bien la forma en la que comprendo el trabajo

vernáculo no se aleja de tal definición, he de dotarla de nuevos significados. El punto de

partida para ello,  sin lugar a dudas,  es la obra de Iván Illich4. En  la presente ponencia

hablaré del trabajo vernáculo y propondré, como en su momento lo hizo quien formuló el

concepto y la idea, traerlo del viejo baúl de los recuerdos y ponerlo a jugar con nuestras

categorías actuales en torno al trabajo y al desarrollo. En aras de comprender mejor los

tiempos que nos toca vivir, me atrevo desde ya a decir que el trabajo vernáculo es a la vez

una  formulación  utópica  –mediante  la  que  podríamos  aspirar  a  imaginar  una  sociedad

futura posindustrial y poscapitalista–, pero también, y con mayor seguridad, una realidad

presente  a  lo  largo  y  ancho  de  nuestras  sociedades  en  el  transcurso  de  sus  múltiples

historias. Como el título del trabajo lo dice: la propuesta es presentarles al trabajo vernáculo

como un tipo de trabajo no clásico, no remunerado y, sobre todo, de subsistencia. El orden

1 Esta ponencia fue presentada en el Primer Congreso Tesistas sobre Trabajo No Clásico, celebrado en El
Colegio de México, Ciudad de México, los días 6, 7 y 8 de marzo de 2019. Organizado por la Asociación
Mexicana de Estudios del Trabajo (AMET). El trabajo recibió un reconocimiento a la mejor ponencia del
congreso.

2 Gestor intercultural con estudios en ciencia, tecnología y sociedad (UNAM).  Estudiante de Maestría en
Estudios  para  el  Desarrollo  en  la  División  de  Ciencias  Sociales  y  Humanidades,  Universidad  de
Guanajuato,  Campus  León.  Profesor  en  ENES-UNAM  y  en  la  Universidad  de  Guanajuato.  Correo:
a.merinolubetzky@ugto.mx  .    

3 Diccionario  de  la  Lengua  Española.  Real  Academia  Española.  Tomado  de:  https://dle.rae.es/?
id=beZBwV4

4  Ver en: Illich, I. (2006).  Obras reunidas I. México: FCE; Illich, I.  (2008).  Obras reunidas II. México:
FCE



que sigue mi argumentación es inversa al título presentado. Por lo tanto, hablaré primero de

cómo el trabajo vernáculo y la subsistencia se mascan con las mismas muelas y, después,

cómo tales  consideraciones  permiten  entender  al  trabajo  vernáculo  desde  concepciones

sobre el  trabajo distintas  a  sus conceptualizaciones  clásicas.  La ponencia busca discutir

teóricamente con el concepto en el marco de mi investigación de maestría titulado, hasta

ahora,  Trabajo vernáculo y descrecimiento:  el  dominio de la  subsistencia de la unidad

doméstica urbana dentro del polígono de explotación Jacinto López, León, Guanajuato. 

A falta de información empírica original debidamente procesada y analizada –la cual

será recabada en la fase de trabajo de campo de la investigación en curso–, me permito usar

dos  casos  hipotéticos  para  ilustrar  el  uso  y  alcances  explicativos  del  concepto.  Las

reflexiones  aquí  vertidas  son  producto  de  por  lo  menos  seis  años  de  indagaciones

conceptuales –tanto en el marco de mi investigación de licenciatura5, como en la actual

investigación  de  maestría–  y  de  experiencias  personales-profesionales  en  el  trabajo

comunitario rural y urbano en el municipio de León, Guanajuato, México durante el mismo

lapso de tiempo6.

El trabajo vernáculo según Iván Illich

Trabajo vernáculo es un concepto propuesto por el filósofo, teólogo e historiador austriaco

Iván Illich, en el marco de sus investigaciones sobre la sociedad industrial y las alternativas

posindustriales al crecimiento sin límites de la sociedad moderna. Iván Illich propuso el

concepto de trabajo vernáculo, pero nunca dedicó una obra exclusiva a ello. Sin embargo,

dos fueron sus obras dirigidas a pensar una manera de comprender las estructuras de lo

vernáculo en la sociedad: El trabajo fantasma (1980) y El género vernáculo (1982). Cabe

decir que la totalidad de su trabajo intelectual representa una crítica a las instituciones y

herramientas modernas, como lo son la educación, la iglesia, la medicina, el automóvil y,

en el caso que nos atañe, el trabajo dentro de la sociedad industrial. 

Su obra, tomada en como conjunto, es una crítica al desarrollo. Por desarrollo entendía

el 

5 Merino Lubetzky, A. (2018).  La reproducción de la subsistencia: valores, estructura y subordinación

axiológica al capitalismo. Escuela Nacional de Estudios Superiores (Unidad León)-Universidad Nacional
Autónoma de México. Consultar en: http://132.248.9.195/ptd2018/abril/0772453/Index.html

6 Producto del trabajo de campo realizado en la asociación Hilando Utopías. Educación para la 
Comunalidad y el Buen Vivir A.C. y en el programa Territorios Culturales del Instituto Cultural de León.



[…] remplazo de capacidades generalizadas y de actividades de subsistencia por el empleo

y el consumo de mercancías; [desarrollo] implica el monopolio del trabajo remunerado en

relación con todas las otras formas de trabajo; por último, implica una reorganización tal del

entorno,  que  el  espacio,  el  tiempo,  los  recursos  y  los  proyectos  se  orientan  hacia  la

producción y el consumo, mientras las actividades creadoras de valor de uso, que satisfacen

directamente las necesidades, se estancan o desaparecen (Illich, 2008a, p. 56).

El dominio de lo vernáculo para Iván Illich representaba una realidad separada del

mundo de la economía mercantil que se encontraba en riesgo de desaparecer. No era para él

lo  que  los  economistas  llaman  economía  o  sector  informal.  El  dominio  vernáculo

representaba una realidad que no puede ser cuantificada y que tampoco podía entenderse

únicamente como reproducción social. 

A decir  verdad,  el  riesgo de  desaparición  de las  actividades  vernáculas  permanece

latente, y su rescate es lo que nos ocupa. Tal era el grado de preocupación que tenía nuestro

autor, que en el ensayo El trabajo fantasma declaró la existencia de una Guerra contra la

subsistencia,  la  cual  ha  sido  motivo  de  reflexión  de  numerosos  autores  y  autoras.  Así

declaró:

La era moderna es una guerra sin tregua que desde hace cinco siglos se lleva a cabo para

destruir  las  condiciones  del  entorno  de  la  subsistencia  y  remplazarlas  por  mercancías

producidas  en  el  marco  del  nuevo  Estado-nación.  En  esta  guerra  contra  las  culturas

populares y sus estructuras, al Estado le ayudó la clerecía de las diversas Iglesias; luego, los

profesionales y sus procedimientos institucionales. A lo largo de esta guerra, las culturas

populares y los dominios vernáculos —áreas de subsistencia— fueron devastados en todos

los niveles (Illich, 2008a, p. 166).

Vernáculo fue  un  concepto  que tomó del  latín  vernaculum,  que en su momento  –

admitido por los romanos antiguos– “designaba todo lo que era noble, tejido,  cultivado,

confeccionado en casa, en oposición a lo que se procuraba por intercambio” (Illich, 2008a,

p. 92). El trabajo, las actividades y el dominio vernáculo es entendido en Illich (2008a)

como “subsistencia nacida de estructuras de reciprocidad inscritas en cada aspecto de la



existencia, distintas de las subsistencias que provenían del intercambio monetario o de la

distribución  vertical”  (Ibíd).  El  trabajo  vernáculo  se  caracterizan  “por  la  austeridad,  la

contención, fruto de una real labor, no susceptible de aplicarse a gran escala, [que] no se

presta a una diseminación masiva mediante el mercado” (p.52).

Pero es necesario establecer algunas preguntas de trabajo para dar claridad al concepto

y a la exposición: ¿cómo distinguir las actividades y el trabajo vernáculo de aquellas que

pertenecen al sector informal y a lo que los estudios feministas han llamado labores de

reproducción social? ¿Es posible considerar el trabajo vernáculo como un tipo de trabajo

no clásico,  no  sólo  por  ser  un  trabajo  no  asalariado,  no  dependiente  de  las  relaciones

capital-trabajo ni del dinero como mediador de satisfactores, sino principalmente de tipo

familiar y doméstico, encaminado tanto a la producción y consumo de bienes materiales

como a la de bienes  inmateriales,  simbólicos  y relacionales,  y que es consumido en el

momento mismo de su producción? ¿Es el trabajo vernáculo una actividad social invisible a

los conceptos de la economía clásica que implica un gasto importante de energía y tiempo

dentro del conjunto de prácticas productivas, consuntivas y reproductivas de las sociedades

urbanas y rurales, que tiende a satisfacer las necesidades fundamentales que la economía

monetizada no logra cubrir para amplios sectores de la población? ¿Cómo se distingue el

trabajo vernáculo o de subsistencia de las llamadas estrategias de sobrevivencia a las que

deben recurrir amplias poblaciones que viven en un estado de precariedad?

Para responder  a  estas  preguntas  he bien de apoyarme en las ideas  vertidas  por el

mismo Illich en sus ensayos, así como de otros autores y autoras estudiosos del tema, pero

también,  y  sobre  todo,  nutriendo las  reflexiones  desde las  contribuciones  personales  al

estudio de las actividades de subsistencia y del trabajo vernáculo.

El trabajo vernáculo y los Estudios de la Subsistencia

Agricultura de subsistencia,  sector de subsistencia,  salario de subsistencia,  economía de

subsistencia:  todas  ellas  y  más términos  similares  han sido empleados  por  las  ciencias

sociales hegemónicas para designar formas y medios de vida por debajo de umbrales de

miseria. En el lenguaje común se dice que los pobres no viven, subsisten. Es decir, existen

más acá de la  autorrealización  y la  buena vida.  En una sociedad de hiperproducción e

hiperconsumo, la buena vida y la autorrealización sólo han de poder conseguirse mediante



lo que Jean Robert (2012) llama “rodeo de producción”, ya sea mediante un salario –en el

caso de las y los trabajadores–, mediante un beneficio – en el caso de los dueños de medios

de producción– o mediante un ingreso monetario –en el caso del llamado sector informal–

para el pago por bienes y servicios. Ya sea mediante la acumulación de capital o el ahorro,

la buena vida se compra en el marco de la sociedad industrial y posindustrial.

Entiendo a la subsistencia de forma diametralmente opuesta. Ésta no es la existencia

por  debajo  de un umbral  mínimo de  satisfacción  de necesidades,  definido  en  términos

cuantitativos  y  en  razón  de  criterios  occidentales  y  heterónomos  de  determinación  de

necesidades básicas. En términos económicos, la subsistencia está siempre tendida hacia la

producción, creación y consumo de valores de uso, bienes y –llamémosles así– “servicios”

que cumplen una utilidad más allá de si contienen valor de cambio, precio o de si pueden

ser intercambiados en el mercado. Una vida asentada en la subsistencia escapa al cálculo

racional y a la acumulación. 

Pero, en vista de que los presentes planteamientos pueden resultar terreno escabroso,

me siento obligado a esclarecerlos. No sin antes decir que ya para ahora, convendría fijar y

rastrear los antecedentes de lo que podríamos nombrar  Estudios de la Subsistencia, en al

menos  seis  vertientes  de  estudios  sociales:  1)  Estudios  del  campesinado,  2)  Estudios

laborales  o  del  trabajo,  3)  Economía  feminista  y  ecofeminismo,  4)  Estudios,  teorías  y

economía del desarrollo, 5) Estrategias de supervivencia de los pobres y 6) Descrecimiento

y las Alternativas al Desarrollo. Todos ellos han presentado aportaciones importantes que

abonarían  a  consolidar  un  nuevo  campo  de  estudio,  tan  urgente  y  necesario  para  la

búsqueda de alternativas frente a las múltiples crisis sociales, económicas y ecológicas por

las que atravesamos. Ello, porque ante todo, la subsistencia implica frugalidad, mutualidad

y convivialidad.

Primero.- La subsistencia deviene históricamente en el oikos griego, en el hogar, en la

morada. Como bien ha de tenerse en cuenta, no toda práctica social en los hogares hoy día

es de subsistencia. Existen prácticas sociales con fines muy diversos dentro de los hogares;

las  más,  son reproductivas  y  administrativas  de  los  productos  monetizados  del  trabajo,

desempeñadas principalmente por mujeres, en un estado de subordinación patriarcal que ha

sido  contundentemente  documentado  y  estudiado  por  la  economía  feminista  y  el



ecofeminismo7. Existen también, es cierto, dentro de los hogares, las llamadas “economías

domésticas”,  cuyo conjunto  de  prácticas  refiere  a  la  autoproducción para  la  venta;  una

forma de trabajo informal a los ojos de la economía formal que recientemente llama la

atención de las haciendas globales como un medida para la recaudación de impuestos. Sólo,

pues, algunas de las prácticas que ocurren dentro de las unidades domésticas pueden ser

clasificadas como de subsistencia.

Segundo.- En el estado actual de dominio de la dimensión industrial y posindustrial de

la sociedad, no es posible asumir la subsistencia como constitutiva de una práctica social

propiamente  dicha  en  todos  los  contextos.  Acaso  asume,  en  muchos  de  los  escenarios

sociales, la forma de una actividad o de un conjunto de actividades articuladas unas con

otras, pero no como tal una práctica generalizada, que forme parte de la identidad de un

grupo, menos aun cuando ese grupo se encuentra en un estado de miseria funcional, toda

vez que la supervivencia cobra mayor relevancia respecto a los valores  de cambio que

requieren las personas para satisfacer necesidades inmediatas y urgentes8. 

Tercero.- Subsistencia no es, sin embargo, equiparable a supervivencia. Una sociedad

con alto grado de satisfacción de necesidades básicas, o, en otras palabras, una sociedad

opulenta y bien alimentada, muchas veces carece de este tipo de actividades debido a su

dependencia total al consumo mercantil y al trabajo asalariado. Lo mismo sucede en una

comunidad  o  grupo  donde  la  proletarización  es  tal,  que  la  dependencia  del  consumo

estandarizado de las mercancías es absoluta y mediada por el salario. Pero ciertamente los

casos contrarios también aplican. En este sentido, la subsistencia y la supervivencia pueden

coexistir o no. 

7  Ver como ejemplo: Mies, M. y Bennholdt-Thomsen, V. (1999). The Subsistence Perspective. Beyond the

globalized economy, Londres/NuevaYork: Zed Books y Australia: Spinifex Press; Mies, M. y Shiva, V. 
(1998). La praxis del ecofeminismo. Biotecnología, consumo y reproducción. Barcelona, España: Icaria 
Editorial/ Antrazyt; Picchio, A. (2003). La economía política y la investigación de las condiciones de 
vida. En Women in Science: Mainstreaming Gender Equality in European Research Area. Roma: Shiva, 
V. y Mies, M. (1993). Ecofeminismo. Londres: Zed Books.

8  Ver, por ejemplo, el concepto de práctica social en Olivé, L. (2009). Por una auténtica interculturalidad
basada  en  el  reconocimiento  de  la  pluralidad  epistemológica.  En  Sader,  E.  (Coord).  Pluralismo

Epistemológico (pp. 19-30). La Paz: CLACSO; Muela del Diablo Editores; Comuna; CIDES-UMSA.



Cuarto.- La subsistencia no es un conjunto de estrategias-de-salida-de-la-pobreza9. En

la  literatura  en  ciencias  sociales  se  lee  como  estrategias  de  subsistencia,  economía  de

subsistencia y similares, en tantísimas propuestas que citar algunas sería omitir el todo. Por

el contrario, desde la concepción moderna de pobreza y de acuerdo a los indicadores de

bienestar como el IDH, la subsistencia es pobreza debido a los bajos niveles de consumo de

mercancías  que  propicia  y  a  la  independencia  relativa  del  trabajo  asalariado  o  de  la

asistencia del Estado. En la sociedad moderna una persona o grupo que no cuenta con

ingreso monetario, que no tiene capacidad de compra (ya no se diga de crédito) y que no se

encuentra dentro del padrón de beneficiados sociales del Estado, es, sin chistar, un pobre a

secas10. Un marginado, un outsider del bienestar.

Quinto.-  Hace  mucho  tiempo  que  se  perdió  la  subsistencia  como  modo  de  vida

generalizado y dominante. Los territorios donde aún la dimensión vernácula de la vida dicta

los modos de organización son escasos y, la gran mayoría, se encuentra dentro de francas

amenazas  que  atentan  contra  su  continuidad  (Mies  y  Shiva,  1998;  Mies  y  Bennholdt-

Thomsen, 1999). No obstante, el reino de la mercancía y del trabajo estandarizado, han

llevado sus promesas a cada rincón del planeta y a casi toda sociedad existente, incluso allí

donde  a  simple  vista  una  economía  vernácula  tiene  lugar,  como  en  las  sociedades

campesinas  o  indígenas.  En  éstas,  como  bien  lo  ha  demostrado  el  viejo  debate

campesinismo-descampesinismo, la subordinación del campesinado al capitalismo es casi

completa, cobrando hoy nuevas y múltiples formas de dependencia funcional; la cual es

reformulada desde organismos internacionales como el Banco Mundial11 y la FAO12, que

9  Dicen Arredondo y González (2013): "Estrategias de sobrevivencia es un concepto que encierra un 
conjunto variado de acciones típicas tendientes a permitir a los pobres acceder a un umbral material 
mínimo indispensable para mantener su existencia tanto en lo individual como en lo familiar y social —se
les concibe también como estrategias de reproducción social" (p. 19).

10 "Decir pobres dignos y dueños de sus medios de subsistencia es decir pobres dueños de sus territorios. Es 
decir también gente de abajo capaz de sobrellevar las crisis y de sobrevivir a la nueva normalidad, porque
su subsistencia no depende totalmente de la producción capitalista, ni de sus redes de distribución de las 
mercancías marginalmente comestibles" (Robert, 2013, p. 22).

11 Banco  Mundial.  (2007).  Informe  sobre  desarrollo  mundial  2008:  Agricultura  para  el  desarrollo.
Panorama general. Washington, D.C.; Banco Mundial. (2016). Agricultura familiar, punta de lanza contra
el hambre en América Latina. Recuperado de: http://www.bancomundial.org/es/news/feature/2016/06/27/
agricultura-familiar-punta-lanza-contra-hambre-america-latina 

12  FAO. (2014). El Año Internacional de la Agricultura Familiar finaliza con un renovado impulso para este
sector  vital.  Recuperado  de:  http://www.fao.org/news/story/es/item/270257/icode/;  FAO.  (2015).  El

estado mundial de la agricultura y la alimentación. La innovación en la agricultura familiar. Roma.



reivindican  al  campesinado  como sujeto  estratégico  para  la  producción  agroalimentaria

global. De ahí que la subsistencia,  cuando existe,  no se encuentra sino en un estado de

subordinación  al  mundo  del  salario  o  en  franca  amenaza  por  el  progreso  intensivo  y

expansivo del capital.

Sexto.- La subsistencia no es el llamado trabajo de reproducción social, doméstico y de

cuidados, acuñado particularmente por la economía feminista ya referida, el cual, a pesar de

estar  emparentado  con  la  subsistencia,  no  se  mezcla,  debido  a  que  si  bien  el  trabajo

reproductivo, doméstico y de cuidados lleva determinaciones axiológicas que lo orientan no

hacia la acumulación, sino hacia la efectiva satisfacción de necesidades fundamentales para

dar continuidad a la vida humana, las críticas en torno a éste son que, en términos simples,

reproducen,  forman  y  cuidan  a  la  fuerza  laboral,  sosteniendo  hogares  y  familias

relativamente  cohesionadas  que mantengan en orden el  funcionamiento  de la  economía

capitalista en general.

Séptimo.- En igual medida cabría hacer la distinción de aquello que Iván Illich (2008a)

ha llamado trabajo fantasma, no sólo para definir el trabajo doméstico de las mujeres en el

hogar dentro de la sociedad industrial, sino todas las actividades y tipos de trabajo que aun

no siendo asalariados, administran las mercancías y servicios de la economía dominante.

Esto es: traslados a pie o en bicicleta al trabajo, el trabajo extra de los docentes en casa, la

educación doméstica que refuerza los valores escolares y que prepara ciudadanos, el tiempo

invertido en traslados en automóvil al empleo, etc. Toda aquella economía de la sombra,

toda materialidad que sostiene –diría Fernand Braudel (1986)– en sus anchos hombros a la

economía de mercado.

Octavo.- La subsistencia, sostengo, puede rastrearse siempre y cuando se conozcan los

valores, los fines y los motivos que rigen, antes y después, la forma de actividades que la

cobijan. La subsistencia tiene lugar ahí donde la motivación por acumular o sostener la

acumulación está ausente. En este sentido, el estudio de la subsistencia es antes que nada un

estudio de los valores que rigen las actividades humanas que no responden a los modos

estandarizados  de  la  economía  capitalista.  Son,  como  diría  Illich,  refractarios.  Son

intersticiales.

Noveno.-  Los  territorios  de  subsistencia  se  ordenan  de  forma  inversamente

proporcional al radio de influencia de la monetización de la vida. Las relaciones campo-



ciudad, Norte-Sur, centro-periferia, pueden ilustrar a lo que me refiero. En otras palabras, el

grado  de  actividades  de  subsistencia  presentes  en  una  sociedad  en  forma  de  prácticas

sociales  instituidas  o  estructuras  relativamente  constantes  es  contrario  al  grado  de

diferenciación social, individualización, modernización e industrialización. Sociedades más

simples,  acotadas,  limitadas,  comunitarias,  pueden  tener  a  la  subsistencia  como  una

estructura que rige un conjunto heterogéneo de prácticas sociales; una sociedad compleja,

diferenciada, burocratizada, abierta a la especialización de las funciones de sus individuos,

ve a la subsistencia borrarse de su horizonte como estructura de valores y disposiciones. 

La  traducción  de  esto  es  que,  en  sociedades  campesinas,  indígenas  o  rurales,  que

encuentran  los  límites  de  su  vida  colectiva  en  espacios  comunitarios  reducidos,  la

subsistencia es no sólo un conjunto de valores y fines diversos, sino una forma de vida, una

cosmovisión y un modo de organización social y política, que subordina el resto de los

intereses  a  ella.  Por  el  contrario,  en  sociedades  urbanas,  ampliamente  segmentadas  e

individualizadas, pero también en aquellos ámbitos, rurales, indígenas o campesinos donde

no existe  ya una forma de organización comunal  sino una dependencia  creciente  de la

sociedad  más  amplia  (urbana,  capitalista,  global),  la  subsistencia  se  desvanece  como

estructura y pasa a constituir actividades aisladas de individuos y sólo de grupos pequeños

desarticulados entre sí. En este sentido, la subsistencia no es una visión romántica de los

sectores sociales favoritos de la antropología clásica. La dependencia creciente del reino de

la  mercancía,  del  trabajo  y  del  consumo  obligatorio  es  lo  que  dicta  su  paulatina

desaparición.

El trabajo  vernáculo como práctica,  acción social,  actividad propiamente humana o

tarea, que se asienta sobre la reciprocidad y la mutualidad –aunque encuentre su expresión

en  actos  de  igual  forma  individuales–,  no  es,  como  podría  pensarse,  un  viejo  suspiro

premoderno.  El  trabajo  vernáculo  encuentra  un  anclaje  valorativo  y  normativo  en  la

subsistencia, entendida ésta como un conjunto de predisposiciones culturales que orientan

el  actuar  hacia  la  consecución  de  valores  de  uso  para  la  satisfacción  de  necesidades

fundamentales,  que no se confunde con la  asistencia del  Estado, ni  con las actividades

remuneradas, ni con las llamadas labores de reproducción social, atendiendo a un crisol de

fines socioculturales diversos. 



“Vivir en la subsistencia es a condición de tener mucho que decir  y contar,  mucha

cultura que compartir y perder, mucha amistad y camaradería, muchos ritos comunitarios,

mucha sociabilidad” (Bengoa, 2003, p. 59). Iván Illich (2008a) distingue la subsistencia de

las sociedades tradicionales que tenía lugar previo a los procesos de modernización. Tales

subsistencias se mantenían al margen de las economías mercantiles y del Estado. 

En un mundo industrial, el dominio de la economía oculta es comparable al rostro oculto

de la Luna, que se explora por vez primera. Y esta realidad completamente industrial es a

su vez complementaria de un dominio independiente que denomino realidad vernácula, el

dominio de la subsistencia (Illich, 2008a, p. 68). 

Illich  centró  su  programa  de  investigación  en  las  consecuencias  del  salto  a  la

industrialización y sus efectos en la sociedad, estudiando el trabajo fantasma (2008a) como

una forma de labor complementaria al trabajo industrial que no contribuye a la subsistencia,

y el salto del género vernáculo al sexo económico (2008b) que da cuenta de un cambio

radical  en  la  configuración  del  trabajo,  en  la  que  el  trabajo  doméstico  pasa  a  ser

complementario  del  trabajo  asalariado,  una nueva forma de  distribución  de  actividades

entre sexos con una abierta discriminación hacia las mujeres, tanto en el trabajo asalariado

como en las labores del hogar, perdiendo por completo el acceso a la subsistencia. Illich

(2008a), escribe:

Necesitamos una palabra simple, directa, para designar las actividades de la gente cuando

no  está  motivada  por  ideas  de  intercambio,  una  palabra  que  califique  las  acciones

autónomas, fuera del mercado, por medio de las cuales la gente satisface sus necesidades

diarias –acciones que escapan por su misma naturaleza al control burocrático, satisfaciendo

necesidades que, por ese mismo proceso, obtienen su forma específica–. ‘Vernáculo’ me

parece una buena y vieja palabra que se adecua a ese objetivo y que es susceptible de que

muchos contemporáneos la admitan. Hay palabras técnicas que designan la satisfacción de

necesidades  que los  economistas  no tienen ni  la  costumbre ni  la capacidad de medir  –

producciones sociales por oposición a producción económica, creaciones de valor de uso

por oposición a creación de mercancías, economía doméstica por oposición a economía de

mercado–. Pero son términos especializados, teñidos de prejuicios ideológicos y, cada uno,

a su manera, inadecuados. De igual forma, cada pareja de términos opuestos crea la misma



confusión al  asimilar las empresas vernáculas a las actividades no retribuidas que están

oficializadas  y  estandarizadas.  Es  ese  género  de  confusión  el  que  quiero  disipar.

Necesitamos un adjetivo simple para calificar esos actos de competencia, de apetencia o de

solicitud que queremos proteger de las evaluaciones cifradas o de las manipulaciones de la

escuela  de  Chicago  y  de  los  comisarios  socialistas.  Dicho  término  debe  ser  lo

suficientemente amplio para designar de manera adecuada la preparación de alimentos y la

formación del lenguaje, el alumbramiento y la diversión, sin evocar, por ello, una actividad

privada similar a los trabajos domésticos de la mujer moderna, a un hobby o a una gestión

primitiva e irracional. No disponemos de tal adjetivo. Pero ‘vernáculo’ puede convenir. Al

hablar de la lengua vernácula y de la posibilidad de su recuperación, trato de que se tome

conciencia y se discuta la presencia de una manera de existir, de actuar, de fabricar que, en

una deseable sociedad futura, podría extenderse de nuevo a todos los aspectos de la vida

(Illich, 2008a, p. 93).

Por nuestra parte, siguiendo a Iván Illich, pero haciendo un esfuerzo por extender su

reflexión, hemos de decir que la subsistencia puede ser considerada, desde muchos puntos

de vista, como un fin, un acto, una representación, un compendio de valores, una práctica,

un modo de vida, una forma de organización, una concepción del mundo y una estructura

social  más  o  menos  diluida  en  el  marco  del  capitalismo  industrial  y  posindustrial.

Subsistencia  es  un  concepto  abstracto,  pero  no  lejano  al  habla  común;  sí,  ciertamente

disuelto como sinónimo de supervivencia,  pobreza y marginación,  dentro de sociedades

dispuestas a crecer de forma sostenida más allá de ciertos límites dictados por el entorno, la

naturaleza  y  las  capacidades  humanas.  Lo  que  distingue  a  la  subsistencia  de  los  otros

modos  de  existencia  social  es  que  tiende  a  la  frugalidad,  o,  en  otras  palabras,  a  la

autocontención dentro ciertos límites dictados por el medio y las propias capacidades, ya

sean  individuales  o  colectivas.  Aquello  que  la  gente  puede  hacer  para  alimentar  una

existencia  convivial  con  las  herramientas,  medios  y  conocimientos  a  su  alcance,  es

subsistencia. 

Opongo  a  la  subsistencia su  antónimo  normativo-valorativo,  la  acumulación,  en

atención  al  programa  de  investigación  illicheano,  quien  opuso  en  su  momento  a  la

dimensión industrial, la dimensión vernácula. Creo, pues, que una sociedad que ha pasado,

de forma general y tendencial, de un modo de producción industrial a uno posindustrial,



ciertamente comparte con aquella la finalidad de la acumulación de capital. El capitalismo

ha mutado, siendo la esfera financiera y la de servicios sus principales asideros que, aunque

ciertamente  producen productos  estandarizados,  no  acontecen  dentro  de  una cadena  de

producción, dentro de una fábrica o dentro de un trazado de surcos paralelos, únicamente. 

Si la subsistencia es la autocontención dentro de ciertos límites, la acumulación es la

disposición a extenderlos en cada acto recursivo de producción y reproducción.  Ambas

formas, ciertamente, han estado presentes en muchas de las sociedades en la historia de la

humanidad,  tomando  figuraciones  específicas  de  acuerdo  a  cada  contexto  histórico,  al

medio ambiente y a la cultura. Una y otra, subsistencia y acumulación, pueden identificarse

como disposiciones individuales  o colectivas  referidas como acciones  y estructuras  que

hemos de dilucidar en nuestro programa de investigación.

El trabajo vernáculo es un gasto de energía humana que busca producir y consumir

elementos materiales o simbólicos –muchas veces éstos desprovistos de un anclaje material,

como lo son ideas, saberes, creencias, palabras–, fuera de los límites o entre las fracturas de

la relaciones instrumentales y mercantiles. El trabajo vernáculo puede ser considerado un

trabajo no clásico dado que no acontece en una línea de producción, no responde a la

relación clásica capital-trabajo, es interactivo y se subjetiva en los sujetos que forman parte

de él al momento mismo de su producción y consumo (De la Garza, 2011; 2013).  

Una mujer que lee y un agricultor: un acto individual y una práctica social

Ilustremos, pues, lo dicho respecto al trabajo vernáculo mediante ejemplos:

Una mujer toma un descanso breve camino a casa saliendo del trabajo. Hace una

parada en un parque público para leer un libro. Ella sabe que apenas tiene un par de

horas antes de que a casa lleguen su marido y sus hijos; del trabajo el uno, de las

clases extraescolares los otros. Hace un uso de ese tiempo con la finalidad de pausar y

de dedicar un espacio a sí misma. Terminadas las dos horas de su lectura, ella se

dirige a casa y comienzan las labores domésticas de rutina.

¿Qué  hay  detrás  y  delante  de  ese  acto  de  lectura  en  apariencia  espontáneo  e

insignificante? Si aisláramos el acto de la lectura, solo restaría la observación de una mujer

sentada en una banca pasando las hojas una a una de lo que pareciera ser un libro. Así,

aislada, sacada de contexto, la mujer únicamente lee. Bien podría estar preparando una tesis



escolar,  o  buscando  números  telefónicos  de  empresas  donde  adquirir  un  empleo,  bien

podría estar hojeando un catálogo de automóviles, bien podría estar descansando, o, bien,

intentando descifrar Fenomenología del espíritu. 

Vayamos al otro caso hipotético:

Un agricultor acude en punto de las 7:00 am a un mercado local. Es sábado y el

pueblo  despliega  un tianguis  que  se  abarrota  de  diversos  productos  de  donde  los

consumidores locales pueden elegir a su conveniencia –y lo que es mejor, barato–. El

agricultor acomoda su venta, vacía unos sacos de jitomate y unos manojos de hierbas

de olor. Les pone precio y aguarda con paciencia a que los compradores se acerquen a

pagar por lo que ofrece. Al término de la jornada el agricultor lo ha vendido todo y

regresa a casa con su esposa e hijos.

Detrás y delante de tal actividad podrían aducirse un sinfín de causas y motivaciones.

Si,  de  nuevo,  aisláramos  el  acto  de  comercio  del  agricultor,  éste  únicamente  vende

productos en el mercado local. Bien podría el agricultor querer recuperar la inversión de su

pasada cosecha, bien podría estar ahorrando para comprar un nuevo tractor o para pagar al

coyote el precio del cruce a la frontera de su hijo. Bien podría el agricultor querer obtener

algo de efectivo para comprar otros productos que no produce, bien podría querer juntar el

dinero que le falta para pagar el crédito gubernamental que obtuvo para la instalación de un

invernadero en su solar. Y así, muchos fines y motivos más podrían atribuirse a dicho acto.

Ahora  bien,  contextualicemos  los  casos  hipotéticos  de  distintas  formas,  no  tan  lejos,

creemos, de algunas realidades:

La mujer que lee es una mujer blanca de un país del Norte, digamos, Francia. Percibe

un ingreso mensual que supera por tres el salario mínimo de ese entonces, lo cual es más

que suficiente en términos de ingreso para pagar la canasta básica, las escuelas de sus hijos

y que, junto con el ingreso de su marido, permite pagar el crédito hipotecario, el crédito del

auto familiar e ir de vacaciones de forma regular. Regresemos al acto en cuestión: la mujer

toma un descanso breve camino a casa saliendo del trabajo y hace una parada en un

parque público para leer un libro. Hipotéticamente digamos que la mujer hojea un catálogo

de automóviles,  de ropa,  de maquillaje  o de destinos turísticos.  Para ella  es importante

hacer  la  pausa,  porque  llegando  a  casa  debe  ayudar  a  sus  hijos  a  hacer  la  tarea  y

desempeñar otras actividades en el hogar. Si no lo hace, no puede consultar el catálogo. 



Algún economista podría decir que este acto de lectura es por sí mismo valioso, ya que

da cuenta  de una consumidora potencial,  activa  e  informada.  Su acto  valdría  para una

agencia de mercadotecnia que ha logrado “enganchar” a una nueva consumidora con lo

atractivo del diseño de su catálogo. Propiamente el acto de leer en este sentido no es ni será

retribuido por su empleador, por su marido o por el gobierno, pero sí por el conjunto de la

esfera económica, toda vez que este acto de lectura es una antesala de un próximo gasto.

Ella  obra  como  buena  ciudadana:  trabaja,  paga  impuestos,  consume  e  incrementa  el

producto nacional bruto. 

Pongamos un caso distinto y, quizás, un tanto opuesto: la mujer que lee es una mujer de

clase baja en algún país del Sur, digamos, México, por ser nuestro país. Su ingreso mensual

es un ingreso por  debajo de la  media.  El  trabajo  en una tienda de conveniencia  no es

suficiente para cubrir el gasto del hogar, los útiles escolares de sus hijos y sus pasajes de

camión, por lo que, además, en sus “tiempos libres” debe vender maquillaje por catálogo

como un complemento.  La  mujer  toma un descanso breve camino  a casa  saliendo  del

trabajo y hace una parada en un parque público para leer un libro. Ella no hojea catálogos,

ella hojea un libro de contención emocional, de superación personal o una novela que le

regaló su hermana, valga decir, bien recomendada. Para ella es importante hacer la pausa

para leer, dado que llegando a casa debe ayudar a sus hijos a hacer la tarea y desempeñar

otras actividades en el hogar, así que se dispone a ganarse un par de horas en soledad. Si no

lo hace, no podrá avanzar en la trama y terminar la novela, resolver el misterio o conocer la

moraleja.

Alguien podría decir que los casos contrarios pueden ser también aplicables: una mujer

de clase alta de un país del Norte que lee una novela regalada por su hermana y una mujer

de clase baja de un país del Sur que hojea un catálogo de productos con la intención de

adquirir alguno. Cierto, y en nada cambia el argumento. La subsistencia no admite esencias,

sólo grados. Contextualicemos ahora el caso del agricultor.

El  agricultor  en  cuestión  habita  la  campiña  española.  El  mercado  de granjeros  del

pueblo local, digamos, en algún recóndito pueblecillo en Cataluña, se monta a las 7:00 am.

A éste acuden numerosos productores locales, todos con certificación orgánica. De todo se

vende en el mercado:  legumbres,  hortalizas,  carne,  huevo, leche,  mermeladas,  medicina

homeópata. Vacía en su venta sus jitomates y unas hierbas, entre ellas, olivo y albahaca.



Les pone precio y aguarda con paciencia a que los compradores se acerquen a pagar por lo

que ofrece.  El  precio de venta de sus  jitomates  iguala  el  precio de los  jitomates  en el

supermercado más cercano perteneciente a una cadena trasnacional. El valor agregado de

su producto es la ausencia de químicos como fertilizantes y pesticidas, aunado al uso de una

semilla  sin  alteraciones  genéticas  y  de  una  variedad  endémica.  Él  puede  sostener  los

mismos precios bajos que sus homólogos en el supermercado debido a que el gobierno

subsidia con estímulos a la producción orgánica; con esto del fomento a una mejor salud y

como apuesta a una reducción de las causas de las más variadas enfermedades por medio de

la buena alimentación. 

Terminando la jornada, el agricultor vuelve a casa habiendo vendido la totalidad de la

cosecha. Con lo obtenido, establece un cálculo para deducir los costos de producción, el

subsidio y su ganancia.  Al terminar  la  ecuación,  el  agricultor  español  separa el  capital

destinado a la reinversión como capital circulante para reactivar el ciclo productivo de su

granja y guarda el beneficio (el resto, su ganancia) en su caja de seguridad. Con ese ahorro

el agricultor, después de varias temporadas, no sólo termina de pagar el crédito de su tractor

y de su camioneta, sino que puede viajar y además consumir cada sábado los productos de

sus  pares  mercaderes  en  el  mercado  de  granjeros.  Quizás  a  esto  se  refieren  el  Banco

Mundial y la FAO cuando proponen vincular a la agricultura familiar a las cadenas de valor

comercial  para  complementar  la  producción  alimentaria  y  estimular  el  desarrollo.  El

agricultor  español,  con  su  pequeña  explotación  capitalista,  contribuye  al  PIB  y  al

crecimiento sostenido de la economía local, regional y mundial. 

Vayamos al caso contrario: El agricultor ha vendido todo al término de la jornada. Su

pequeño pueblo en algún lugar  de Nigeria  sufre de  gran escasez de agua y alimentos,

conflictos bélicos y violaciones masivas a las mujeres. En ese contexto, no existe inversión

extranjera, ni estabilidad política, ya que el último golpe de Estado provocó una convulsión

tal  que  su  país  es  tierra  de  nadie.  Las  Naciones  Unidas  han  intervenido  y  también

consumado numerosas violaciones a los derechos humanos, mediante sus “cuerpos de paz”.

Con lo obtenido de la venta de sus jitomates, ha alcanzado a recuperar la inversión de la

última cosecha de su pequeño huerto en el patio trasero de la finca. No ha obtenido, por el

contrario,  ninguna diferencia monetaria considerable que pueda considerarse ganancia o

ahorro. La escasa diferencia que obtiene entre costos de producción y precio de venta la



divide en dos: una, para comprar bebedores nuevos para sus chivos, dado que el óxido de

los actuales daña la calidad de la leche de los animales, y, la otra parte, para comprar en el

mismo mercado, el siguiente fin de semana, algunos enseres y productos que su finca no

produce, tales como maíz y jabón para lavar la ropa. El agricultor ha agotado el capital

circulante  que tenía,  pero  con  fortuna,  algunos  familiares  podrán  donarle  unas  cuantas

semillas  y  él  mismo  recurrir  a  los  insumos  agrícolas  que  conserva  almacenados  de

temporadas mucho más felices que la actual. El agricultor no ha podido ahorrar capital del

ciclo actual, pero puede reactivar su finca cada año debido a los lazos familiares con los

que cuenta y a una buena administración de su producción y de su consumo.

Nuevamente,  alguien  podría  decir  que  los  casos  contrarios  pueden  ser  también

aplicables: un agricultor español que, producto de la crisis, no ha podido ahorrar y apenas

compra  lo  suficiente  para  colmar  los  requerimientos  cotidianos,  pero  dado  sus  lazos

familiares  y  su  buena  administración  en  producción  y  consumo,  su  finca  no  quiebra;

también, por supuesto, podría concluirse hipotéticamente que un agricultor nigeriano que se

haya beneficiado de algunas relaciones con el cabildo local o con algunos intermediarios y

tenga la posibilidad de colocar sus cosechas en los mercados, formar parte de una central

campesina  y  tener  acceso  a  crédito,  pueda,  entonces,  ahorrar  y  acumular  una  suma

considerable frente a otros agricultores. Cierto, y en nada cambia el argumento.

“En primera aproximación –dice Jean Robert (2012)–, llevar una vida de subsistencia

es cultivar lo que uno come y comer lo que se cultiva” (pp. 2-3). Lo cual es efectivamente

practicable en aquellos territorios donde la autosuficiencia es posible, donde la existencia

en comunidad y con acceso a medios básicos de vida –aunque modernamente amenazada–,

pervive.  En contextos  urbanos o proletarizados,  llenos  de  asfalto  y  tierras  infértiles,  el

trabajo vernáculo adquiere otras formas, como he tratado de argumentar. 

Desde actos individuales hasta prácticas sociales constitutivas de la identidad de un

grupo social, el trabajo vernáculo es solo aquel que es orientado por valores que buscan

cubrir necesidades fundamentales, sean estas materiales, relacionales, políticas, simbólicas,

espirituales o simbióticas, que no son regidas por el principio económico de la escasez, que

no  preparan  ciudadanos,  ni  asalariados,  ni  CEOs,  ni  emprendedores,  ni  amas  de  casa

dispuestas a administrar los ingresos de un varón proveedor, ni beneficiarios del estado, ni

consumidores potenciales. El mismo autor, Jean Robert, retrata un valor vernáculo de la



siguiente forma recuperando un ejemplo dado por Marcel Mauss (1925) en su Ensayo sobre

el don: 

Escuchen a los comensales que madrugan en los bares en los que han bebido toda la

noche:  ‘¡Ándele,  compadre,  no  me  desprecie,  acepte  ésta  ‘última’  copita!’.  Parecen

moverse en un mundo paralelo en el que, en cada intercambio, hay que dar más de lo que

se recibe, hasta aplastar al otro bajo despliegues agonísticos de generosidad (Robert, 2012,

p. 6).

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Arredondo, M., & González, J. R. (2013). Las estrategias de sobrevivencia  de  los
pobres:  Un  repaso  a  su  estudio  en  las  ciencias  sociales  (concepto,  perspectivas
teóricas y acciones que implican). Revista Realidades, 3(2), 19–31.

Bengoa, J. (2003). 25 años de estudios rurales. Sociologias, 5(10), 36–98. 
Braudel, F. (1986). La dinámica del capitalismo. D. F., México: FCE.
De la Garza, E. (2011). Introducción: construcción de la identidady acción colectiva entre

trabajadores no clásicos como problema.  Trabajo no clásico, organización y acción

colectiva. Tomo I (pp. 11-22). México: Plaza y Valdés Editores.
De la Garza, E. (2013). Trabajo no clásico y flexibilidad. Dossie, 26(68), 315–330.
Illich, I. (2008a). El trabajo fantasma. Obras reunidas II. México: FCE.
Illich, I. (2008b). El género vernáculo. Obras reunidas II. México: FCE.
Mies,  M.  y  Shiva,  V.  (1998).  La praxis  del  ecofeminismo.  Biotecnología,  consumo y

reproducción. Barcelona, España: Icaria Editorial/ Antrazyt.
Mies,  M.  y  Bennholdt-Thomsen,  V.  (1999).  The Subsistence  Perspective.  Beyond the

globalized economy, Londres/NuevaYork: Zed Books y Australia: Spinifex Press.

Robert, J. (2012). El retorno de los saberes de subsistencia. Polis, (33), 2–10.  
Robert,  J.  (2013).  Guerra  a  la  subsistencia.  Crisis  económica  y  territorialidad.

Biodiversidad. Sustento y Culturas, (75), 20–24.


